fﬁ[ Las jornadas

DEeSARROLLO DE 1AS JORNADAS

1. Educacion e Interculturalidad en América Latina.
Conferencia del Dr. Luis E. Lépez

i

Primero les quiero decir que estoy francamente
sorprendido por el dinamismo con que Uds. han
llevado a cabo todo este gran esfuerzo a través de

estos meses, para llegar al punto culminante del
dia de hoy.

Es gratamente fortificante ver cbmo, maestros,
maestras, dirigentes comunitarios y estudiantes, se
han movilizado a través de la provincia para poder
reflexionar sobre aquello que Daniel nos
comentaba: la diversidad, el papel que la diversidad
tiene en la Educacion y cémo la Educacién debe
responder a esa situacion de heterogeneidad que
es la que caracteriza y marca la realidad, no sélo
de esta parte de América sino mas bien, del mundo
entero.

En ese sentido vimos que, para iniciar estas
Jornadas era conveniente comenzar con una suerte
de “estado del arte” o “estado de la cuestion”. Es
necesario ver en qué estamos en materia de
Interculturalidad y Educaciéon en América Latina,
de manera que, juntos en estos dos dias de trabajo,
podamos situar la experiencia argentina en el
contexto general del continente.

Debo comenzar por sefialar que, aunque no es
Luis Enrique Lopez Hurtado Quiroz, el tema de esta charla, esta misma preocupacion
lingiiista y educador peruano. por responder de manera mas acotada y pertinente
desde la Educacion a la
situacion de heteroge-
neidad cultural es
también preocupacion al
otro lado del Atlantico. En
Europa también se habla
de Educacién Intercul-
tural (El), también existe
la preocupacion por la El
y en este momento, la
educacion que se plantea
para el siglo XXI, también
para los paises indus-
trializados, para los paises

62 e T e M M Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy T




La diversidad esta
marcandonos a todos en este
momento; sea la diversidad
vista desde las raices histéricas
de un mismo espacio
geografico, o la diversidad vista
a raiz de los grandes
movimientos poblacionales que
marcan la realidad actual.

La diversidad es una
caracteristica del mundo en el
que Vivimos.

Conferencia del Dr. Luis E. Lopez fﬁ[

de ese llamado primer mundo, tiene que ver con
dar respuesta a la situaciéon de diversidad que
caracteriza al mundo.

En rigor, la diversidad esta marcdndonos a todos
en este momento; sea la diversidad vista desde las
raices histéricas de un mismo espacio geografico, o
la diversidad vista a raiz de los grandes movimientos
poblacionales que marcan la realidad actual. Y en
Europa, por ejemplo, uno puede hablar de la
diversidad, de la interculturalidad, del
plurilingtiismo desde esa doble dimension. Desde
las raices histéricas del propio continente europeo
empiezan a aflorar las voces e identidades
diferenciadas y particulares de bretones en Francia,
de vascos en Espana y de gaélicos en Inglaterra,
entre muchas otras. Empieza a aflorar todo aquello
que estuvo escondido por siglos.

También uno puede mirar esa diversidad desde
los movimientos poblacionales, desde ese influjo
que da el Tercer Mundo al Continente Europeo.
Tal es el caso de los turcos en Alemania, por
ejemplo, que han hecho de Berlin, la segunda
ciudad turca en el mundo. Eso nos da una idea de
como esta cambiando la faz del continente. Uno
podria referirse a los argelinos en Francia, a los
marroquies en Espafa y a los paquistanies en
Londres.

La diversidad es una caracteristica del mundo
en el que vivimos. Al respecto, viene a mi mente lo
que Joshua Fishman frecuentemente repite cuando
él miraba la diversidad desde el aspecto lingtiistico,
“el monolingliismo, el hablar una sola lengua, es
una enfermedad pero no hay que preocuparse
porque tiene cura”.

Tal frase tiene su origen en la constatacion de
que todos hemos internalizado la ideologfa del
monolingliismo, que debemos convertirnos en
sociedades monolingties. Esa es una enfermedad
porque la realidad nos muestra exactamente lo
contrario, que las sociedades se caracterizan mds
bien por la diversidad idiomatica, por la pluralidad.
Y hoy dia, un ciudadano, de cualquier lugar, para
ser ciudadano de este mundo requiere ir mas alla
de las barreras de una sola lengua. El hablar una
sola lengua se constituye en este momento en una

{72 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy 4= s = gV = gVl a4 52" 63



fﬁ[ Las jornadas

En esta regién estamos también
frente a una situacién de
diversidad lingiiistica.

No se trata sélo de la variacién
regional, sino de la variacién
social y de la presencia de
registros y estilos distintos al
interior del castellano.

El ser humano esta construido
para hablar de manera distinta
segtin el contexto, segiin la
situacién y segtn el interlocutor
con el cual nos toca interactuar.
Lo que pasa es que
ideolégicamente nos han
introyectado que para ser uno,
para estar unidos, tenemos que
hablar una sola lengua.

barrera para la comunicacién, no sélo para la
nacional o regional, sino para la comunicacion
global. Sitratamos de aplicar lo dicho por Fishman
respecto de la regién en la que ahora nos
encontramos, veremos que en esta region estamos
también frente a una situacién de diversidad
lingtifstica. Si bien no subsisten tantas lenguas
indigenas, como tal vez existieron alguna vez, ain
se habla algo de guaraniy quien sabe si més de un
jujeno no esconda, tras el castellano, el uso del
quechua o del aimara. Pero lo que mas destaca es
por seguro la variacion que marca el uso del
castellano. Y no se trata s6lo de la variacion regional,
sino de la variacion social y de la presencia de
registros y estilos distintos al interior de este idioma.

Hay distintas formas de hablar el castellano
dependiendo de con quién estemos hablando.

No hablamos igual al jefe, ain cuando en el
mundo de hoy se hayan relajado también esas
categorfas, que por ejemplo, al hijo en la casa.
Usamos estilos distintos, palabras distintas,
expresiones diferentes, dependiendo de quién es
nuestro interlocutor. Y si salimos de la ciudad y nos
vamos al campo, también nos adecuamos a la
forma de hablar en el campo, y eso lo saben Uds.
muy bien viviendo en un contexto como el de Jujuy.

Y si salimos mas allda y encontramos gente que
habla otra lengua, también cambiamos nuestra
forma de hablar el castellano. Reducimos la
complejidad de nuestro discurso para adecuarnos
a nuestro interlocutor. Este hecho, lo Gnico que
prueba es que el ser humano estd construido para
hablar de manera distinta segtin el contexto, segtin
la situacién y segin el interlocutor con el cual nos
toca interactuar. Lo que pasa es que
ideol6gicamente nos han introyectado que para ser
uno, para estar unidos, tenemos que hablar una
sola lengua. Afortunadamente, esa idea que todos
los latinoamericanos heredamos de los ideales, por
cierto validos en su momento, de la Revoluciéon
Francesa, han caido y ya no se habla que haya que
tener una sola lengua, una sola cultura, una sola
nacién para construir un solo Estado.

Estamos mas bien en una etapa diferente del
mundo donde se concibe que un Estado puede
ser plurinacional, que un Estado puede albergar a

Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy =5 ]



Un Estado puede ser
plurinacional, un Estado puede
albergar a distintas naciones en
sU $eno, y con eso vienen
distintas lenguas, distintas
culturas, distintas
manifestaciones culturales.

En nuestro continente, en
América Latina, la nocién de
interculturalidad estuvo
inicialmente relacionada con la
problematica indigena.

La nocién de la
interculturalidad surge del
trabajo con poblaciones
indigenas.

Esta nocién de
interculturalidad también tiene
una suerte de impronta
sociopolitica que tiene que ver
con la emergencia de los
indigenas como nuevo actor
social en América Latina.

Conferencia del Dr. Luis E. Lopez fﬁ[

distintas naciones en su seno, y con eso vienen
distintas lenguas, distintas culturas, distintas
manifestaciones culturales.

En ese contexto es que quiero situar la
conversacion de ahora, que tiene que ver con el
tema de la interculturalidad en la Educacion
latinoamericana.

Como punto de partida para comenzar a dialogar
sobre la interculturalidad y la educacién
intercultural quisiera decirles que, en nuestro
continente, en América Latina, la nocién de
interculturalidad estuvo inicialmente relacionada
con la problemética indigena. Es decir, los
latinoamericanos comenzamos a preocuparnos por
el tema de la interculturalidad, a partir del
redescubrimiento de que no éramos todos iguales
como la legislacion nuestra nos lo queria hacer
creer. Que no éramos todos iguales y que mas bien
Ameérica Latina se constituia en un continente
diverso y esa diversidad aflora inicialmente a partir
de la contrastacién entre lo indigena y lo no
indigena.

La nocién de la interculturalidad surge del trabajo
con poblaciones indigenas. Cuando la nocién surge
en el continente a mediados de los anos setenta,
es acuiada por dos colegas venezolanos, Monyong;
y Rengifo, que trabajaban en el Rio Negro en
Venezuela y a partir de ahi conciben esta idea de
educacion intercultural y de interculturalidad para
caracterizar lo que venia ocurriendo en la dinamica
sociocultural de los pueblos indigenas
latinoamericanos.

Esta nocién de interculturalidad también tiene
una suerte de impronta sociopolitica que tiene que
ver con la emergencia de los indigenas como nuevo
actor social en América Latina. Si Uds. recuerdan
nuestra historia, lo que mas pesaba en la
construccion sociopolitica de la region era el
discurso de clase. El discurso étnico estaba ausente
de nuestras preocupaciones. El discurso étnico
aflora en América Latina recién en los afos setenta
en algunos paises, ochenta en otros, noventa en
otros, pero a partir de la aparicién de los indigenas
organizados, de la aparicién del Movimiento
Indigena, y de este nuevo actor social y también

{72 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujyy A= g = g i gl g A 52" 65



fﬁ[ Las jornadas

La nocién de interculturalidad
surge como alternativa a la
propuesta de la nocién de
mestizaje

El mestizaje es méas bien un
proyecto de asimilacién de lo
indigena hacia la corriente
mayoritaria de la cultura
hegeménica en castellano y de
las expresiones que heredamos

de Occidente.

Este mestizaje, aposté a la
escuela y apel6 a ella, como
vehiculo de aculturacién y de
asimilacién de la poblacién
indigena y se tradujo en una
educacién castellanizadora.

Lo que buscaban era la
construccién del Estado-
Nacién mestizo.

66 .-'_:.":':_:. __ _ ___ i =

nuevo actor politico, en América Latina, que son
los indigenas.

Cabe reconocer la emergencia indigena en la
politica en México, en Ecuador, en Bolivia, en
Guatemala, en diversas partes del continente.

La nocién de interculturalidad surge como
alternativa a la propuesta de la nocién de mestizaje,
y en ésto quisiera detenerme un minuto mds. Es
una cuestion importante. Si Uds. recuerdan, toda
la educacién latinoamericana se construye
alrededor de la nocién de mestizaje que no es otra
cosa mas que el mestizaje en su sentido lato: de
crear un nuevo ente a partir de identidades de base
diferente. El mestizaje es mds bien un proyecto de
asimilaciéon de lo indigena hacia la corriente
mavyoritaria de la cultura hegemonica en castellano
y de las expresiones que heredamos de Occidente.

El proyecto de interculturalidad estd
contrapuesto con el viejo proyecto del mestizaje
que sobrevive y aparece ahora con ropajes distintos.
En ese contexto también se apela a la nocion de
interculturalidad para reeditar el mestizaje. A veces
me pregunto si la propia propuesta de Garcia
Canclini de “culturas hibridas”, no es también una
suerte de reinterpretaciéon postmoderna del
mestizaje. De todas formas, cabe dejar en claro
que la nocién de interculturalidad aparece como
alternativa a la nocién de mestizaje en tanto
reconoce la necesidad y el derecho que tienen
todos los grupos humanos a ser diferentes y a
reafirmar su etnicidad diferenciada.

Este mestizaje, aposto a la escuela y apel6 a ella,
como vehiculo de aculturacion y de asimilacion
de la poblacién indigena y se tradujo en una
educacion castellanizadora, obviamente lo que se
propugnaba era la uniformizacién cultural y la
homogeneizacién linglistica bajo ese viejo
paradigma de una lengua, una cultura, una nacién,
un Estado.

Se propugnaba la uniformizacion cultural y la
homogeneizacion lingtistica en tanto se perseguia
la consolidacion del Estado-nacién mestizo, y los
que propugnaron el mestizaje desde principios del
siglo XX 'y atin desde fines del XIX, fueron claros y
explicitos, que lo que buscaban era la construccion
_ Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy __ =l



Cuando hablamos de poblacién
indigena en América Latina,
estamos hablando de, al menos,
40 millones de personas, y eso
representa a grosso modo cerca
del 10% de la poblacién del
continente.

Los tinicos datos de los cuales
disponemos para estimar
cuéanta poblacién indigena hay
en el continente son los
provenientes de los Censos
Nacionales de Poblacién.

La cifra de 40 millones es una
cifra minima, porque nos
basamos en ese indicador de
lengua hablada.

Conferencia del Dr. Luis E. Lépez fﬁ[

del Estado-Nacién mestizo. Obviamente eso tuvo
mas fuerza en algunos paises que en otros, tal vez
menos en el de Uds., pero més en México, Perq,
Ecuador y Guatemala, paises con una fuerte
raigambre indigena.

Quiero dejar por el momento esa reflexion para
compartir informacién sobre en qué estamos en
Ameérica Latina en cuanto a la presencia indigena.

Cuando hablamos de poblacién indigena en
América Latina, estamos hablando de, al menos,
40 millones de personas, y eso representa a grosso
modo cerca del 10% de la poblacién del continente.
Y digo «al menos», porque hasta el momento, los
Unicos datos de los cudles disponemos para estimar
cuanta poblacién indigena hay en el continente son
los provenientes de los Censos Nacionales de
Poblacion.

No conozco las particularidades del Censo
Nacional de Poblaciéon en Argentina, pero en la
mayoria de los paises del continente, siempre hay
una pregunta, tal vez la haya también aqui,
relacionada con la lengua o lenguas que uno habla
“¢qué lengua o lenguas habla Ud.?” Y es a partir de
esa Uinica preguntita, que uno puede inferir cudnta
poblacién indigena hay. Porque si alguien dice hablo
quechua, uno inmediatamente hace la traslacion,
si habla quechua es indigena. Este es el Gnico
indicador que poseemos para poder hacer estas
estimaciones, y Uds. saben que, por razones de
prestigio social, alguien que habla una lengua
distinta al castellano, bien puede ocultar su filiacién
linglifstica, para no ser visto de manera diferente.

Por eso siempre digo que la cifra de 40 millones
es una cifra minima, porque nos basamos en ese
indicador de lengua hablada. Pero ese indicador
no siempre nos sirve, eso lo saben Uds. en carne
propia, porque uno puede ser indigena,
reconocerse como tal, pero hoy dia, por razones
historicas, hablar sélo castellano. Y entonces, como
habla s6lo castellano no entra dentro de esta cifra,
y Uds. saben que hoy en toda América muchos
indigenas, que por razones de opresién perdieron
su lengua, estan reivindicando su etnicidad, adn
cuando hablen sélo castellano. Y todos ellos no
entran en los Censos; los Censos ignoran esta
condicién.

{72 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujyy A= g = g - gVl g A 5" 67



fﬁ[ Las jornadas

Los dltimos Censos que se han
estado aplicando en esta
década ya estan incorporando
otros indicadores.

Otro dato de la realidad nos
permite también aproximarnos
a la cuestién de la diversidad
marcada por lo indigena: en el
continente se hablan mas de
500 idiomas diferentes.

La presencia indigena
latinoamericana no sélo tiene
que ver con demografia ni
tampoco tinicamente con
lenguas, sino con un sinnimero
de saberes, conocimientos
cientificos, tecnolégicos,
artisticos, valéricos que, a mi
entender deben movernos a la
reflexién por su actual situacién
de vulnerabilidad, dado que se
trata de productos culturales
creados a través de miles y
miles de afios y que forman
parte del patrimonio universal.

Los Gltimos Censos que se han estado aplicando
en esta década ya estan incorporando otros
indicadores, por ejemplo en Chile, en el Censo del
ano pasado ya apareci6 una pregunta que dice mas
0 menos, con cudl grupo étnico se identifica Ud.,
parece que algo parecido ocurrié aqui en la
Argentina. Como se puede apreciar, se esta a la
bidsqueda de otros indicadores para saber cudnta
poblacién indigena persiste en un pais
determinado. Al respecto, en Bolivia se
incorporaron tres preguntas especificas para
determinar la cantidad de poblacién indigena
existente en el pais en el Censo de 2001, pero ahora
estan con el problema del procesamiento porque,
obviamente primero salen los resultados de las
preguntas que «mas interesany: vivienda, ingreso,
trabajo, etc. y los temas educacioén, salud, y el
propio tema de la diversidad van quedando
relegados a un segundo plano.

Otro dato de la realidad nos permite también
aproximarnos a la cuestion de la diversidad
marcada por lo indigena: en el continente se hablan
méas de 500 idiomas diferentes. (Cuando digo
idiomas diferentes, me refiero precisamente a eso,
a lenguas indigenas diferentes, no a dialectos de
una lengua, a variaciones de una lengua, sino a
lenguas distintas.)

La presencia indigena latinoamericana no sélo
tiene que ver con demografia ni tampoco
Gnicamente con lenguas, sino con un sinndmero
de saberes, conocimientos cientificos, tecnolégicos,
artisticos, valéricos que, a mi entender deben
movernos a la reflexion por su actual situacion de
vulnerabilidad, dado que se trata de productos
culturales creados a través de miles y miles de afos
y que forman parte del patrimonio universal.

A veces a los lingtistas, se nos acusa de cierto
fetichismo: “Por qué defienden las lenguas si las
lenguas se dejan de hablar y éste es un proceso
natural”. Y yo siempre les contesto a quienes nos
interpelan de esa manera, y les digo “Los seres
humanos de hoy nos preguntamos y preocupamos
por la biodiversidad, hacemos esfuerzos
denodados porque no se nos muera una plantita,
para que no se nos muera un pajarito por ahi, o un
animalito por alla, pero somos impasibles cuando

_ Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy =



Las lenguas que se mueren, por
lo general son lenguas agrafas,
... son el reducto de
conocimientos que no han sido
escritos, ... son el reducto de
afos y anos de
experimentacién, de
intercambio productivo con el
medio ambiente, y que cuando
se muere la lengua se va
también un cimulo de
conocimientos que podrian
ayudarnos ... a vivir de mejor
manera, ... Por eso los africanos
dicen que cuando se muere un
anciano se quema una
biblioteca.

El “regreso al indio”: Hay un
proceso de emergencia
indigena, de visibilizacién de lo
indigena en todo el continente
y un deseo también de los
indigenas de salir a la palestra,
de salir al frente y decir “yo soy
indigena y quiero seguir
siéndolo”.

Conferencia del Dr. Luis E. Lépez fﬁ[

se nos muere una lengua, porque las lenguas
también se mueren cuando se dejan de hablar. Y
no caemos en cuenta que las lenguas que se
mueren, por lo general son lenguas agrafas, y que
en tanto tales son el reducto de conocimientos que
no han sido escritos, que no han sido codificados,
son el reducto de anos y afos de experimentacion,
de intercambio productivo con el medio ambiente,
y que cuando se muere la lengua se va también un
ciimulo de conocimientos que podrian ayudarnos
no s6lo a entender mejor el mundo hoy, sino
también a vivir de mejor manera, con mejor
calidad. Por eso los africanos dicen que cuando se
muere un anciano se quema una biblioteca. Y
hacen alusién precisamente a esoy.

No es que nos preocupemos sélo de las lenguas.
Nos preocupamos de la muerte de las lenguas, de
su extincion, en tanto ellas reflejan un conocimiento
construido por el ser humano que es parte del
patrimonio universal. Piensen nomas en todos los
problemas que tenemos en la Amazonia con la
deforestacion creciente, y mucho tiene que ver con
la desaparicién de las sociedades indigenas que la
habitaban y que sabfan cémo convivir con el medio
ambiente y como evitar esa desertificacion de los
bosques a la que gradualmente estamos yendo.
Entonces esa ignorancia nuestra es la que nos lleva
a esa explotacion irracional de la naturaleza y eso
guarda relacién también, a mi entender, con la
pérdida de lenguas, la pérdida de culturas que son
patrimonio de esta parte del mundo.

Ahora, asi como hay una gradual disminucién
de la poblacién indigena y una consecuente pérdida
de las lenguas, hay ahora también otro proceso que
Xavier Alb6, un colega antropdlogo catalan, que
vive en Bolivia hace mas de cuarenta anos, ha
denominado como el “regreso al indio”. Hay un
proceso de emergencia indigena, de visibilizacion
de lo indigena en todo el continente y un deseo
también de los indigenas de salir a la palestra, de
salir al frente y decir “yo soy indigena y quiero seguir
siéndolo”. Gente que antes se ocultaba bajo la
denominacién de mestizo o de campesino.
Recordemos que en muchos paises la categoria de
campesino no fue otra cosa que un eufemismo para
encubrir lo indigena, para disfrazar lo étnico bajo

{2 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy &~ 4 s 5 A s 25 689



fﬁ[ Las jornadas

Este proceso de globalizacién
al que asistimos ha traido
también una reemergencia de lo
local, de lo étnico.

Hay movimientos indigenas
mas fuertes y més presentes en
la vida nacional, y en unos
contextos mas que en otros han
adquirido un nivel de
ciudadania y tienen una
capacidad de interlocucién
nacional..

En otros paises, los indigenas
han llegado a ocupar puestos
en el aparato gubernamental.

una categoria de clase. Y ahora hay una
reemergencia de lo indigena que guarda relacion
con lo que estd ocurriendo en otras partes del
planeta. Porque en otras partes también hay una
reemergencia de lo étnico. Este proceso de
globalizacion al que asistimos ha traido también
una reemergencia de lo local, de lo étnico; se trata
pues de un efecto no esperado que ha hecho a
muchos hablar de «glocalizaciény; es decir, de la
presencia simultanea de lo global y lo local.

En el continente hay una reemergencia indigena
que me parece importante destacar. Hay
movimientos indigenas mas fuertes y mas presentes
en la vida nacional, y en unos contextos mas que
en otros han adquirido un nivel de ciudadania y
tienen una capacidad de interlocucién nacional.
Por ejemplo, en Colombia, pese a la escasa
poblaciéon indigena que existe en ese pais, (1,7%
de la poblacion), la Organizacion Nacional Indigena
de Colombia es una fuerte interlocutora del
gobierno colombiano y hay medidas que no se
pueden tomar sin antes consultar con ella. Uno de
los serios problemas que tiene ahora la clase politica
hegemonica colombiana, pasa por la propiedad
de los bienes del subsuelo. Porque los indigenas,
en una zona del pafs, se estdn oponiendo a la
explotacion petrolera.

En otros paises, los indigenas han llegado a
ocupar puestos en el aparato gubernamental. En
Bolivia, por ejemplo, cerca de un tercio de la
Camara de Diputados, estd compuesto por
diputados indigenas elegidos por voto popular.

Es el primer caso en toda la historia republicana
boliviana, es la primera ocasién, pero ya es una
sefal de los nuevos tiempos. Y tan cierta es esta
situacién que el gobierno que se ha conformado
en Bolivia desde el 6 de agosto, incorpora en los
viceministerios algunos indigenas con cargos altos:
la Viceministra de educacion inicial, primaria y
secundaria es una indigena quechua, el
Viceministro de asuntos indigenas y pueblos
originarios es un indigena moxefo. A ellos se suman
otros indigenas en distintos niveles que han asumido
cargos estatales y hoy forman parte del
funcionariado boliviano.

Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy L=



Est4 emergiendo una clase
politica indigena y es menester
ver cuan diferente es o no de la
clase politica tradicional.

Avrgentina es un ejemplo claro
de esta mayor visibilidad
indigena pues hasta hace poco
se consideraba a este pais como
totalmente castellanizado.
Ahora sabemos que no es asi,
que hay todavia bolsones
importantes de poblacién que
no habla el castellano o que lo
habla de manera muy limitada.

Hay una suerte de
descubrimiento o
redescubrimiento de situaciones
de pluralidad lingiiistica que
tienen que ver con lenguas
amerindias también en paises
que hasta hace poco se
consideraban totalmente
castellanizados.

La llegada del 92 marcé
también un redescubrimiento
de esa situacién de
postergacién de la poblacién
indigena y una mayor
solidaridad internacional frente
a los pueblos indigenas, no sélo
americanos sino en general de
diversas partes del mundo.

Conferencia del Dr. Luis E. Lopez fﬁ[

Producto de todo ello esta emergiendo una clase
politica indigena y es menester ver cuan diferente
es o no de la clase politica tradicional. Eso también
estd ocurriendo en Guatemala, y en el Ecuador. En
general, hay una nueva presencia indigena con
capacidad de interlocucién nacional y estos nuevos
politicos indigenas no intervienen solamente en los
asuntos indigenas, sino en asuntos que tienen que
ver con la vida politica en su conjunto y dan su
punto de vista en lo que tiene que ver con el
conjunto de la sociedad.

Argentina es un ejemplo claro de esta mayor
visibilidad indigena pues hasta hace poco se
consideraba a este pais como totalmente
castellanizado. Ahora sabemos que no es asi, que
hay todavia bolsones importantes de poblacién que
no habla el castellano o que lo habla de manera
muy limitada.

A mi me sorprendié por ejemplo, hace tres o
cuatro afos, cuando estuve por primera vez en
Formosa, en El Potrillo, cuanto wichf argentino no
habla el castellano o lo habla de una manera muy
incipiente. Y uno habria pensado que todo
argentino habla el castellano a la perfeccion. La
misma imagen se tenfa de Chile y se descubre recién
en los anos 90, a raiz de la reinsercién democratica
chilena, que hay més de un millén de indigenas en
Chile. Hay una suerte de descubrimiento o
redescubrimiento de situaciones de pluralidad
linglifstica que tienen que ver con lenguas
amerindias también en paises que hasta hace poco
se consideraban totalmente castellanizados.

Esta reemergencia indigena, se relaciona con la
mayor conciencia internacional que hay con
respecto a la diversidad y a la postergacién histérica
de la poblacién indigena. No cabe la menor duda
que la llegada del 92 marcé también un
redescubrimiento de esa situacién de postergacion
de la poblacién indigena y una mayor solidaridad
internacional frente a los pueblos indigenas, no sélo
americanos sino en general de diversas partes del
mundo. Y esto ha llevado a que recientemente se
cree en el seno de las Naciones Unidas un Foro
Permanente de Pueblos Indigenas y que esté en
discusion en Ginebra una Declaracién de Derechos
Indigenas, que marque la especificidad indigena

§7™ Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy 4% sl g = g s w2 71



fﬁ[ Las jornadas

El tema de la interculturalidad
es un tema de la agenda actual,
tanto por la diversidad cultural
que marca a los paises de
América Latina, como también
por la diversidad idiomética.

Eista nocién de
interculturalidad esta
relacionado con los avances
juridicos y las reformas
constitucionales que dan cuenta
de la multietnicidad, la
pluriculturalidad y el
multilingiiismo.

que no reconoce la Declaraciéon Universal de
Derechos Humanos.

Esta presencia indigena, como Uds.
comprenderan, varia de pais a pais. Por ejemplo,
adquiere una notoriedad singular en paises como
Guatemala y Bolivia, donde mas del 60% de la
poblacién se reconoce como indigena y habla una
lengua indigena. Pero es diferente en paises como
Colombia, con apenas 1,7%, o Argentina con 1,5
% de poblacién indigena, o menos determinante
aun en Brasil. No obstante es posible afirmar que
todos los paises latinoamericanos son multiétnicos,
pluriculturales y multilinglies, con las Gnicas
excepciones de Cuba, Republica Dominicana y
Uruguay. Pero incluso en estos casos, si se trasciende
la perspectiva indigena y se aborda la diversidad
desde un concepto mas amplio, también podria
decirse que Cuba y Republica Dominicana son
multiétnicos, pluriculturales y multilinglies por la
fuerza de los afroamericanos y porque también en
estos paises el castellano varia de manera singular.

El tema de la interculturalidad es un tema de la
agenda actual, tanto por la diversidad cultural que
marca a estos paises como también por la
diversidad idiomatica, si la vemos desde la
perspectiva del pluridialectalismo y no
necesariamente del plurilingtiismo.

Entre los paises con mayor diversidad lingtistica
estan: Brasil con mas de 170 idiomas diferentes,
México con 65, Colombia con 64, Per(i con mas
de 40, pero también subsisten varios idiomas
indigenas en Argentina, Chile, Costa Rica y El
Salvador. Otro dato importante, que tiene que ver
con esta nocién de interculturalidad, esta
relacionado con los avances juridicos y las reformas
constitucionales que dan cuenta de la
multietnicidad, la pluriculturalidad y el
multilingtiismo. Se hablé esta mafana de la
Reforma Constitucional Argentina de 1994 y del
cambio en la Ley Federal de Educacién que
reconoce el cardcter diferenciado de los pueblos
indigenas y reconoce su derecho a una educacion
en lengua propia. Esto que Uds. conocen para
Argentina, créanme es una constante a través de
todo el continente. La dltima parte de los anos
ochenta y casi todos los noventa estuvieron

Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy =5 ]



Uno de los rasgos de esa
reafirmacién democratica pasa
por el reconocimiento de la
poblacién indigena y de sus
derechos constitucionales, y
entre ellos particularmente su
derecho a la educacién.

La interculturalidad est4
relacionada con la existencia y
uso de estos méas de quinientos
idiomas diferentes y de los
patrones culturales que estos
idiomas vehiculan, pero
también con la existencia de
lenguas criollas y de las
culturas que en ellas se
expresan.

Lo intercultural, si bien se
origina con lo indigena en el
continente, no esta para nada
refildo con la presencia de
elementos culturales, como la
lengua, provenientes de otras
realidades extra
latinoamericanas.

Conferencia del Dr. Luis E. Lopez fﬁ[

marcados por reformas constitucionales que
buscaron reconocer y legislar sobre las diferencias
en el contexto de la reafirmacién democratica.

Y uno de los rasgos de esa reafirmacién
democrética pasa por el reconocimiento de la
poblacién indigena y de sus derechos
constitucionales, y entre ellos particularmente su
derecho a la educacién haciendo uso de la lengua
ancestral. Ahora, desde una perspectiva puramente
idiomatica, linglfstica, la interculturalidad esta
relacionada con la existencia y uso de estos mas de
quinientos idiomas diferentes y de los patrones
culturales que estos idiomas vehiculan, pero
también con la existencia de lenguas criollas y de
las culturas que en ellas se expresan y, como nos
los recordaba Daniel esta mafnana, también lenguas
extranjeras producto de la migracion, tanto europea
como asiatica hacia esta parte del mundo. Las
lenguas extranjeras tienen que ser tomadas en
cuenta cuando hablamos de interculturalidad. Es
decir, lo intercultural, si bien se origina con lo
indigena en el continente, no estd para nada refido
con la presencia de elementos culturales, como la
lengua, provenientes de otras realidades extra
latinoamericanas.

A ver, el companero quiere decir algo

Carlos Millan: Yo voy a hacer un aporte como
Delegado de la Regién I, del Ministerio de Educacién.
A mi me corresponde la Puna jujefa, donde
l6gicamente hay una gran presencia de poblacién
aborigen. Generalmente las comunidades rurales, a
las que voy a hacer referencia, son quienes inician
las gestiones para que el estado instale una escuela
en sus comunidades. Por ejemplo, en este momento,
tanto las autoridades locales de las comunidades
rurales, como los propios centros vecinales, estdn
solicitando el servicio de EGB 3.

Noemi Messidoro, Delegada de Regi6n II:
Como representante de la Quebrada, si, es cierto,
lo que dice Carlos, lo que estd como presion, es la
continuidad de los estudios para la ECB 3, y estd
bien también que muchas escuelas en sus origenes
nacen de la voluntad de la poblacién, porque bueno,
estamos instalados aqui'y necesitamos una escuela,
pero también que desde el Estado no se hace nada.
Es decir, cuando el Estado dice “no tengo

{72 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy 4 sl g = g ™ s w2 73



fﬁ[ Las jornadas

Desde finales del siglo XIX
y hasta 1930, aproxi-
madamente, hubo, a
través del continente,
un reclamo fuerte de la
poblacién indigena
por ejercer su derecho
a la educacion.

A partir de los anos 40
aparece lo que se de-
nominé educacion bi-
lingiie de transicion.

Otro tipo de educacién
bilingiie que surge en
los anos 80 y 90 se de-
nomina Educacion Bi-
lingiie de Manteni-
miento y Desarrollo.

74

presupuesto” la escuela no se construye, la extension
no se produce y los chicos (nicamente tienen la
posibilidad de estudiar lejos de su casa y con los
gastos que implica.

Luis E Lopez: Desde finales del XIX y las primera
décadas del XX, hubo a través del continente, un
reclamo fuerte de la poblacién indigena por ejercer
su derecho a la educacién y se construian escuelas
y pagaban docentes apelando a la legislacion
vigente que propugnaba la igualdad ante la ley, pero
en esa época histérica lo que se reivindicaba no es
lo que se reivindica ahora. Se reivindicaba el
derecho al castellano y el derecho a la lectura y a
la escritura en esta lengua. Y no podia ser de otra
manera porque el castellano era la dnica
herramienta que les permitia su defensa en la
ciudad, en los tribunales, etc. Entonces, querian
apropiarse de la lengua hegemonica y de la lectura
y escritura para poder asumir la defensa de sus
derechos.

A partir de los anos 40 comienza a aparecer esto
que nos convoca ahora que es el uso de las lenguas
diferentes al castellano en la educacién y aparece
lo que entonces se denominé como educacién
bilinglie de transicion. Un tipo de educacién que
recurre a las lenguas habladas por los nifos, pero
s6lo como puente, como mecanismo de facilitacion
del aprendizaje del idioma hegemonico, y también
de facilitaciéon de apropiacion de los contenidos
oficiales del curriculo. Entonces se daba la situacion
que, por ejemplo, en Oaxaca en México, un nifio
recibiese educacion en tzotzil para que aprendiera
bien en las Ciencias Naturales, en las Matematicas,
etc. Es decir para no perder tiempo. Me explico: si
yo le tengo que ensefar castellano primero para
luego ensenarle los contenidos escolares, “pierdo
tiempo” porque dedico dos o tres afos a que los
ninos aprendan el castellano y recién después les
puedo ensefar los contenidos curriculares. La
educacion bilingtie de transicién no es otra cosa
que lo que descubrieron los misioneros cuando
llegaron a estas tierras, ellos predicaron la doctrina
cristiana en lengua indigena. Recuerden que incluso
se llegan a utilizar las lenguas indigenas en la
Colonia, por escrito, y tan cierto es que la propia
Declaracién de la Independencia Argentina,

Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy



Educacién Bilingiie de
Transicién: Un tipo de
educacién que recurre a las
lenguas habladas por los nifios,
pero s6lo como puente, como
mecanismo de facilitacién del
aprendizaje del idioma
hegeménico, y también de
facilitacién de apropiacién de
los contenidos oficiales del
curriculo.

La Educacién Bilingiie de
Mantenimiento y Desarrollo
puede definirse como un
espacio en el cual ya no se usa
la lengua materna para
erradicarla, sino a lo largo de
toda la escolaridad, para
asegurar su mantenimiento y su
desarrollo, ... se descubre que
la lengua materna no va en
contra o no constituye un
impedimento para el
aprendizaje del castellano sino
que més bien lo facilita. Y el
castellano se aprende como
segunda lengua, usando ambas
lenguas como vehiculos de
educacién.

Conferencia del Dr. Luis E. Lopez fﬁ[

también aparece en lengua indigena. Era eso,
utilizar la lengua indigena para vehicular contenidos
ajenos a su cultura. Utilizar la lengua para hacer
“mas eficiente” la educacién de los nifos y su
castellanizacién también. Obviamente lo que esta
educacién bilinglie de transicion buscaba era
acelerar la asimilacién. No obstante, bajo este
paradigma hubo importantes proyectos educativos
en territorios indigenas entre los afos 70 y 80, en
Bolivia, en Ecuador, en Guatemala y en Per(, de
los cuales hemos aprendido muchisimo y los que
ahora nos dan pie para hablar de otro tipo de
educacion bilinglie que surge en los afos 80y 90 y
que se denomina educacién bilinglie de
mantenimiento y desarrollo. El surgimiento de esta
alternativa de educacion bilinglie tiene que ver con
la emergencia del movimiento indigena, de la
propia evolucién de los programas anteriores y de
la mayor reflexion también académica sobre el
bilingliismo vy la interculturalidad.

La educacion bilingtie de mantenimiento y
desarrollo puede definirse como un espacio en el
cual ya no se usa la lengua materna para erradicarla,
sino a lo largo de toda la escolaridad, para asegurar
su mantenimiento y su desarrollo, como dice el
titulo del modelo. Entonces, se descubre que la
lengua materna no va en contra o no constituye un
impedimento para el aprendizaje del castellano sino
que mas bien lo facilita. Y el castellano se aprende
como segunda lengua, usando ambas lenguas como
vehiculos de educacion.

Ahora en el desayuno, un colega nos preguntaba
y decia: ¢Coémo se usan las dos lenguas en la
educacion boliviana actual? Se aplica este modelo
y, por ejemplo, en la educacion boliviana actual
primero el nifo lo que recibe, al llegar a la escuela,
es un refuerzo en su propia lengua. No sélo se
desarrolla la lengua a nivel oral, sino que también
se aprende a leer y escribir en esta lengua. Pero
simultdneamente el nifo va aprendiendo el
castellano como segunda lengua. Primero a
hablarlo, como aprenderiamos nosotros inglés o
francés o alemén en la escuela, y poco a poco va
avanzando en su escolaridad hasta que llega un
momento, por lo general, a partir del tercer o cuarto
grado, donde las dos lenguas se usan como
vehiculos de la educacién, para ensefar la

"0 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuyy &~ gl 3“2 4 e 45 A5 75



fﬁ[ Las jornadas

Cuando hablamos de
educacién intercultural estamos
hablando de una educacién
enraizada en la cultura local,
asi como también de una
educacién abierta a otros
elementos culturales que se
reafirma en lo propio pero se
abre a lo ajeno. Y busca una
relacién de dialogo entre lo
conocido y lo desconocido,
entre lo propio y lo ajeno y,
antes que buscar oposicién,
busca complementariedad.

matemadtica, para ensefar la ciencia, para ensenar
lo que fuere.

Este nuevo cambio en el uso de la lengua, es
decir, esta nueva mirada a la lengua, que la lengua
indigena no s6lo es herramienta de pasaje de lo
ancestral a lo “moderno”, de lo indigena al
castellano, trajo consigo cambios curriculares
inevitables. El hecho que usemos la lengua como
vehiculo de ensefanza en un tercer o cuarto grado
trae cambios curriculares inevitables. ¢Por qué?
Porque jala la incorporacién de otros contenidos,
de contenidos que tienen que ver con la realidad
local, de contenidos que tienen que ver con los
conocimientos ancestrales, etc. Y también gatilla
una mayor participacion comunitaria y una mayor
y mejor relacion entre escuela y comunidad. Y es a
partir de alli que surge esta denominaciéon que
estamos usando muy a menudo de educacién
intercultural bilingte.

Cuando hablamos de educacién intercultural
estamos hablando de una educacién enraizada en
la cultura local, asi como también de una educacion
abierta a otros elementos culturales. Es decir, no
estamos hablando de educacién intercultural como
una educacién endogamica, encerrada en una sola
cultura, sino mds bien como una educacién que se
reafirma en lo propio pero se abre a lo ajeno. Y
busca una relacién de didlogo entre lo conocido y
lo desconocido, entre lo propio y lo ajeno y, antes
que buscar oposicién, busca complementariedad.
No opone lo “moderno” a lo “tradicional” sino
busca complementariedad entre conocimientos,
saberes y valores caracteristicos del pueblo y la
sociedad a la que pertenecen los muchachos. Busca
complementariedad entre aquello y todo lo que él
necesita hoy para ser un ciudadano del pais al que
pertenece.

Cuando ademés de ser intercultural esta
educacion es bilingtie, esta educacion se vehicula
en dos idiomas: la lengua materna de los nifios y la
segunda lengua. Es decir, la lengua de la comunidad
y la lengua de relacién intercultural y de cobertura
nacional del pais al cual pertenece. Y, obviamente
esta educacion persigue el desarrollo idiomético
en estos dos idiomas. Esta educacién intercultural
bilingtie, que es por donde comenzamos los

Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy __



Esta educacién intercultural
bilingiie, que es por donde
comenzamos los
latinoamericanos, ha abierto la
posibilidad a aquello que est4
en toda nuestra legislacién: una
educacién intercultural para
todos.

El discurso de la
interculturalidad ha llegado a la
legislacién latinoamericana y se
ha incorporado al discurso
pedagbgico, pero falta atin
aterrizar en la préctica.

La practica pedagégica todavia
no refleja ese discurso y no
hemos logrado descubrir formas
de trabajar en el aula y maneras
de relacionarnos en el aula que
nos hagan maés interculturales.

El riesgo de esta situacion, es
que la interculturalidad se vea
s6lo como contenido de la
educacién.

Conferencia del Dr. Luis E. Lopez fﬁ[

latinoamericanos, ha abierto la posibilidad a aquello
que estd en toda nuestra legislacién: una educacion
intercultural para todos. Si Uds. ven por ejemplo,
la ley educacional argentina, o las propuestas de
planes y programas chilenos, o la ley boliviana, o la
ley de educacién peruana o la propuesta de
Colombia o la reforma en Guatemala, van a ver
que hay una suerte de discurso en toda América
Latina que reconoce la necesidad de que todos
nuestros educandos desarrollen competencias y
actitudes interculturales. Eso estd hoy en toda la
educacion latinoamericana. Creo que el discurso
de la interculturalidad ha llegado a la legislacion
latinoamericana y se ha incorporado al discurso
pedagdgico, pero falta atin aterrizar en la practica.
¢Qué quiero decir? La interculturalidad ha logrado
carta de ciudadanfa en el discurso, pero la practica
pedagégica todavia no refleja ese discurso y no
hemos logrado descubrir formas de trabajar en el
aula'y maneras de relacionarnos en el aula que nos
hagan mas interculturales. Es decir, nos falta el
aterrizaje en lo cotidiano del aula, en lo pedagégico,
en la relacién maestro-alumno, en la forma de
trabajar en la sala de clases de manera que los nifos
crezcan con una vision distinta tanto de su propia
cultura como de otras que lo rodean.

El riesgo de esta situacién, es que la
interculturalidad se vea s6lo como contenido de la
educacién. Es decir que pronunciemos un largo
discurso en la clase sobre la importancia de la
diversidad y acerca de la importancia de conocer
al otro y de respetarlo, pero no salgamos de ese
nivel de lo ético para pasar a lo cotidiano, a lo
comin y corriente de la interaccion entre pares.
Hay algunas bisquedas, algunas apuestas, pero
queda adn mucho camino por recorrer. Por
ejemplo, una apuesta importante es la nocién de
aprendizaje cooperativo, donde se organiza a los
ninos en grupos heterogéneos, y se promueven
actividades que conlleven a una interaccion fluida
en el aula. Esa es una de las apuestas.

Hay otras aproximaciones que pasan por la
inclusiéon de contenidos de las culturas locales en
el curriculo oficial. Lo que por ejemplo, en algunos
paises se estd denominando como contenidos
étnicos en el curriculo. Pero, para mi, la apuesta

§72 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy = il e = gV ™ g w77



fﬁ[ Las jornadas

La apuesta més que
cognoscitiva tiene que ser
afectiva y actitudinal.

Tenemos que construir una
pedagogia de la diversidad y
para la diversidad que dé
cuenta de esa heterogeneidad
lingiiistica y de esa diversidad
cultural que nos marca.

Si no se trabaja codo a codo
entre pedagogos, antropélogos
y lingiiistas desde una lectura
interdisciplinaria de la escuela
y de la educacién vamos a
seguir como hasta ahora con un
discurso en aras de lo diverso,
pero con una préctica cotidiana
en el aula que va camino de lo
homogéneo.

mas que cognoscitiva tiene que ser afectiva y
actitudinal. Porque yo puedo conocery reconocer,
pero no cambiar mi actitud. Creo que hay que
trabajar mds, juntos entre lingtistas, antrop6logos
y pedagogos, para construir nuevas formas
pedagégicas de atenciéon a la diversidad. En
resumen, tenemos que construir una pedagogia de
la diversidad y para la diversidad que dé cuenta de
esa heterogeneidad lingtiistica y de esa diversidad
cultural que nos marca.

La situacion en la que nos encontramos tiene su
explicacion histérica. Los pedagogos se suman a
esta preocupacién por la diversidad muy
recientemente. Quienes hemos estado trabajando,
y preocupados mds por la diversidad, hemos sido,
en primer término, los lingtiistas y, en segundo lugar,
los antropdlogos. A los lingiistas y a los antropélogos
no se nos puede pedir que hagamos pedagogia.
Lo intentamos, aprendemos algo, tratamos de crear
una pedagogia diferente, pero requerimos del
apoyo de los especialistas en educacion. Nosotros
estudiamos para investigar el lenguaje y las lenguas,
en sus distintos aspectos, y los antropdlogos para
estudiar la cultura y sus distintas manifestaciones
pero ahora que los pedagogos latinoamericanos se
suman a este esfuerzo, creo que se abren nuevos
caminos para poder trabajar de manera creativa
en esta nueva dimensiéon de la educacién
intercultural. A mi entender, si no se trabaja codo
a codo entre pedagogos, antrop6logos y linglistas
desde una lectura interdisciplinaria de la escuela 'y
de la educacién vamos a seguir como hasta ahora
con un discurso en aras de lo diverso, pero con
una prdctica cotidiana en el aula que va camino
de lo homogéneo. Tenemos que cerrar esa brecha
entre teoria y practica y entre discurso y realidad y
eso s6lo lo podemos hacer de manera colectiva,
de manera interdisciplinaria y trabajando juntos
desde diversas lecturas de la diversidad.

_ Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy =



Preguntas y comentarios a la conferencia fﬁ[

2. Preguntas y comentarios a la Conferencia

Nuestros paises invierten
millones y millones de délares
capacitando permanentemente
al maestro pero no atienden lo
que para mi es central: la
formacién inicial del
profesorado.

En Bolivia en particular, como
parte de la Reforma Educativa,
hay un proceso de
transformacién de las escuelas
normales.

De los veinte Institutos
Normales Superiores que hay
en el pafs, nueve han sido
identificados como Institutos
Normales Superiores para la
Educacién Intercultural
Bilingiie.

Participante: Podria hacer referencia al rol de
los docentes en la educacion intercultural y cémo
resuelven Uds. en Bolivia el tema de su formacién
inicial y la capacitacién en servicio; o sea, si podria
comentarnos como forman Uds. a los docentes que
implementan la EIB

Luis E. Lopez: Por lo general cambiamos mucho
las propuestas curriculares para la escuela pero nos
olvidamos que sin operadores de esa escuela, los
docentes, esos cambios pueden quedar en el papel.
El tema de la formacién docente es un tema
fundamental pero también hay que tomar
conciencia que éste es uno de los temas menos
atendidos por las actuales reformas de la educacion.
Todas las reformas se han preocupado mas del nifio
en el aula, nuevos materiales, nuevas propuestas
curriculares, que de los profesores. Del docente
nos preocupamos sélo en la medida que éste sea
funcional al programa de reforma y tiene que ser
capacitado. Desde mi perspectiva, la capacitacion
se convierte en un mal necesario pero es una
inversion que no da los réditos suficientes. Nuestros
paises invierten millones y millones de délares
capacitando permanentemente al maestro pero no
atienden lo que para mi es central: la formacién
inicial del profesorado. Hay algunos intentos en
algunos paises de transformar también la formacién
inicial de maestros de manera que dé cuenta de
esta nueva realidad, de las nuevas corrientes
pedagdgicas y que prepare a los maestros con un
nuevo cuno.

En Bolivia en particular, como parte de la
Reforma Educativa, hay un proceso de
transformacién de las escuelas normales, de estas
viejas escuelas normales en Institutos Normales
Superiores. Estas escuelas normales en Bolivia son
del nivel terciario; y, de los veinte Institutos
Normales Superiores que hay en el pais, nueve han
sido identificados como Institutos Normales
Superiores para la Educacién Intercultural Bilingtie.
Esos nueve centros estan ubicados en territorios
donde hay poblacién indigena, y entonces, hay
Institutos Normales Superiores Quechuas, Institutos
Normales Superiores Aimaras, un Instituto Normal

{2 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy &~ 4 5w s 25 79



fﬁ[ Las jornadas

Estos institutos trabajan con un
documento curricular base que
establece el minimo comiin de
carécter nacional pero que tiene
que ser contextualizado a la
realidad local y que ademas
ofrece espacios adicionales para
la inclusién de contenidos
relevantes al medio en el cual se
desarrolla o para el que se
prepara a los docentes: las
horas de libre disponibilidad,
que son aproximadamente 400
para los tres afos de formacién.

Superior Guarani y hay otro que busca convertirse
en un Instituto Normal Superior Multiétnico
Amazénico; entre todos ellos hay dos o tres donde
se ensenan las tres lenguas. En Llica, Caracollo, por
ejemplo, hay formacién de profesores tanto
quechua-castellano, como aimara-castellano
porque se trata de territorios trilingties.

¢Qué se hace alli? Hay una nueva propuesta
curricular que exige primero, que, para ingresar,
los estudiantes hablen la lengua indigena. Como
puedes entender, no se puede formar a un profesor
de francés que no habla francés, tiene que tener el
requisito de la lengua para entrar al profesorado
de francés. Supongo que es lo mismo aqui en las
universidades argentinas. En Bolivia a los futuros
profesores que quieren trabajar en el ambito de la
EIB se les pide que conozcan el quechua, no a la
perfeccion, pero que si lo hablen cotidianamente
para que se formen como profesores bilingtes.
Obviamente, eso no tiene correlato aqui por la
propia caracteristica sociolingtiistica que marca a
este territorio. Estos institutos trabajan con un
documento curricular base que establece el minimo
comun de cardcter nacional pero que tiene que
ser contextualizado a la realidad local y que ademds
ofrece espacios adicionales para la inclusién de
contenidos relevantes al medio en el cual se
desarrolla o para el que se prepara a los docentes:
las horas de libre disponibilidad, que son
aproximadamente 400 para los tres anos de
formacion. Entonces los profesores de los centros
de formacién docente interpretan, o dan
cumplimiento a ese curriculo, llendndolo de
contenidos. El curriculo estd especificado en
términos de competencias, no necesariamente de
contenidos y los contenidos emergen de las
realidades locales.

Estos Institutos Interculturales Bilinglies tienen
también un componente dedicado al refuerzo de
la lengua propia. Y lo primero que aprenden estos
futuros maestros, aunque parezca mentira, es a leer
y escribir en su lengua. Porque ellos hablan la lengua
indigena pero leen y escriben en castellano.
Entonces tienen que hacer el pasaje de la lectura'y
escritura en castellano a la lectura y escritura en
lengua propia. Y, poco a poco, van desarrollando

Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy __



Una de las dificultades que
esta teniendo este modelo en su
aplicacién es quebrar la
tradicién del centro de
formacién docente, quebrar las
practicas del centro de
formacién docente que le gusta
muy poco Interactuar con la
comunidad y que marca
innecesarias distancias con ella.

La educacién boliviana tiene,
afortunadamente un mecanismo
bastante exitoso, los Consejos

Educativos de Pueblos

Originarios.

Van y obligan a los docentes al
dialogo con la comunidad y los
convocan y, poco a poco, se va
rompiendo esa resistencia.

Como se trata de cambiar
actitudes y alli volvemos a la
necesidad de trabajar en esta
dimensién afectivo-actitudinal,
estamos frente a un proceso que
va a tomar su tiempo

Preguntas y comentarios a la conferencia fﬁ[

contenidos en la propia lengua, vehiculados por la
propia lengua.

Uno de los mas algidos problemas que estos
institutos han tenido es conseguir formadores de
formadores con las competencias necesarias para
la implementacién de este nuevo modelo. También
hay un fuerte elemento de formaciéon de
formadores en la propuesta, de manera de
convocar a socidlogos, antropélogos, cientistas
sociales que hablen las lenguas y hacerlos profesores
de estos centros de formacion docente.

Esto comenz6 en el 96, ya ha salido una primera
promocion de 3.300 jévenes formados bajo este
nuevo modelo y este afo creo que egresan unos
1.100 mas. Una de las dificultades que esta
teniendo este modelo en su aplicacion, es quebrar
la tradicion del centro de formacién docente,
quebrar las practicas del centro de formacion
docente que le gusta muy poco interactuar con la
comunidad y que marca innecesarias distancias con
ella estableciendo relaciones con la comunidad s6lo
para que los chicos vayan a hacer su practica
docente pero que no convoca, que no articula a
los lideres comunitarios, a las comunidades. Pero
alli la educacién boliviana tiene, afortunadamente
un mecanismo bastante exitoso, los Consejos
Educativos de Pueblos Originarios, que son consejos
étnicos que velan por la educacién, que estan
previstos en la Ley de Reforma Educativa. Entonces,
son mas bien ellos los que van y obligan a los
docentes al didlogo con la comunidad vy los
convocan y, poco a poco, se va rompiendo esa
resistencia del profesional que, por serlo, siente que
no tiene por qué hablar con el campesino, pues él
ya sabe lo necesario para ensefar. Eso se estd
quebrando poco a poco, pero como se trata de
cambiar actitudes y alli volvemos a la necesidad de
trabajar en esta dimensién afectivo-actitudinal,
estamos frente a un proceso que va a tomar su
tiempo.

Silvia Carreta, docente del IFD N2 1 Loc. Abra
Pampa: Yo queria decir que en la Reforma actual,
en la que se estd implementado ya estd la posibilidad
de la formacion inicial de docentes multicultural y
bilinglie. Y que en la Puna hay un proyecto del que

§7™ Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy = sl s = gV = g™ w2 81



fﬁ[ Las jornadas

La gestién pedagdgica y la

gestién Institucional no pueden

ir cada una por su lado. Tienen

que Ir juntas.

habl6 el colega Carlos, para hacer como una especie
de post titulo, porque tenemos dificultades para
hacer el profesorado, en educacién bilinglie e
interculturalidad. Y estamos peleando ahi juntos,
es decir, el Ministerio de Educacién y esta
localizacién del profesorado para ver si puede
hacerse algo en convenio con Bolivia, con
Cochabamba.

Sara A. Velasquez, técnica de la Secretaria de
Educacion: Esto es para contarle a Ud. algo y ver
cudl es su reflexién. Nosotros tenemos en este
momento, en el pais, una politica nacional que
impulsa la conformacion de Redes. Y se ha dividido
en dos ejes: una red que es la red interinstitucional
y otra red que se llamaria la red intersectorial. Se
supone que la red intersectorial es la que va a
trabajar con la comunidad y de hecho se divide: lo
pedagdgico y lo técnico pedagdgico en la
interinstitucional abordan todas las cuestiones de
las instituciones educativas y va por un lado, y la
otra red, va por el otro. Entonces, justamente en
esta convergencia que Ud. estd planteando es como
que aborda la cuestién con la comunidad para tratar
de trabajar con las instituciones y después trabaja
la parte técnica, pedagdgica estrictamente. Mi
planteo es el siguiente: si justamente, nosotros en
la transformacién o en la readecuacion del
curriculum, de acuerdo a lo que las comunidades
plantean, debemos estar juntos y debemos trabajar
un solo eje, a mi me parece, no sé si estoy
equivocada, que debemos replantear esto, no sélo
a nivel provincial, porque esto viene de Nacién, no
es una cuestion nuestra, no es de la provincia. Pero
me gustaria después charlar con Ud. acerca de este
tema. Gracias.

Luis E. Lopez: La gestion pedagogica y la gestion
institucional no pueden ir cada una por su lado.
Tienen que ir juntas. Cuando comenzé la
transformacion de las Escuelas Normales en Bolivia
se cometio ese error. Una estudiante mia hizo una
tesis viendo esa relaciéon en un Instituto de
Formacién Docente concreto y descubrié lo que
comentaba antes, que el discurso pedagogico iba
por un lado pero la manera de manejar la
|

Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy __



Preguntas y comentarios a la conferencia fﬁ[

institucion iba por otro. Entonces ella decia: «Se ha
avanzado en la formacién de maestros para una
educacion intercultural pero la gestion es lo mas

Se le llega al mismo muchacho monocultural que he visto». Y entonces se le llega
con discursos divergentes: al mismo muchacho con discursos divergentes:
«tenemos que ser respetuosos «tenemos que ser respetuosos de la diversidad, pero

de la diversidad, pero la
institucionalidad y las normas
son una y hay que cumplirlas».

la institucionalidad y las normas son una y hay que
cumplirlas». Entonces se entra en ese tipo de
contradicciones, por ejemplo. Tenemos que
aprender también a hacer una gestién que sea tan
intercultural como espera serlo la propuesta
curricular que en esa institucion se implementa.

Silvia Carreta: En el caso de la Puna, de la post
titulacion en particular, nuestra propuesta no es
que desconoce lo importante y lo interesante que
serfa una formacién inicial, en el campo de la
Educacion Intercultural y Bilinglie, pero si se
pretende ajustar a nuestras realidades. Nosotros
tenemos muchos maestros y muchos profesores,
inclusive de media, sin posibilidades de trabajo. Y
nuestras realidades rurales educativas son
interesantes como para trabajar este campo,
entonces, no estd pensado tampoco como un curso
parche, digamos, de esta formacién inicial.
Entendemos que, mds alld de este sentido de
interculturalidad propio y especifico de un
profesional, tendria que estar puesto en todas las
curriculas de formacién docente. Sin embargo, nos
parece interesante preparar a nuestra gente,
prepararnos para esto y Ud. sabe Doctor que
inclusive ya hemos estado en contacto, en enero,
con Cochabamba y que, bueno, nuestra intencion
es por lo menos lanzar este primer paso con una
postitulacion abierta a maestros, a profesores de
historia, a profesores de lengua, a profesores de
juridica, como una posibilidad mds de acercarnos a
un proyecto educativo, por lo menos mds acorde
con nuestras realidades. Pero también chocamos, si
se quiere, con este requisito un poco fuerte que
entendemos, que es el manejo de la lengua nativa,
porque nosotros tenemos realidades que no son de
bilingtiismo, sino mds bien de diglosia, y sobre eso
hemos planteado como una posibilidad de abordar
las l6gicas y en ese sentido me gustaria que Ud nos
comente si nuestro enfoque, por lo menos, desde
esta captacion de las légicas, puede ser vélido como
para sostener este proyecto.

| .

{72 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy 4= g = g - gVl g™ =" 83



fﬁ[ Las jornadas

Es tan “impertinente” exigirle
a un nifio indigena que hoy es
castellano hablante, que sea
educado en una lengua
indigena como antes era que al
nifio indigena se lo educara en
castellano.

Si el contexto en el cual nos
ubicamos es un contexto que ya
no es de bilingiiismo, o atin
cuando fuera de un bilingiiismo
pasivo, donde la gente entiende
la lengua pero no la habla, se
requiere de una propuesta
diferente. Esa propuesta puede
estar més asentada en la
dimensién cultural que en la
dimensién idiomatica.

Mucha gente se queda en las
manifestaciones externas de la
cultura, y més bien hay que
penetrar la forma de leer la
realidad que tienen estas
sociedades. Y yo te aseguro
que cuando haces ese ejercicio
encuentras, inevitablemente,
diferencias idiomaticas. Ain
cuando fuere sélo al interior del
castellano, pero sera un
castellano distinto al estandar,
porque lo indigena estar4 como
sustrato y lo estar4 influyendo
permanentemente.

Luis E. Lopez: Algunas de las cosas que comento,
guardan relacion con contextos que son diferentes
al suyo, y obviamente, cuando se plantea una
propuesta educativa uno tiene que partir del
contexto en el cual estd situado. Si no, resulta algo
tan impertinente como lo otro. Esa es una discusion
permanente que yo tengo con varios companeros
indigenas con los que estamos en permanente
contacto. Les digo: Es tan “impertinente” exigirle a
un nifo indigena que hoy es castellano hablante,
que sea educado en una lengua indigena como
antes era que al nifo indigena se lo educara en
castellano. Tenemos que partir del contexto en el
cual estamos situados, primera cosa. Si el contexto
en el cual nos ubicamos es un contexto que ya no
es de bilingliismo, o adn cuando fuera de un
bilingliismo pasivo, donde la gente entiende la
lengua pero no la habla, se requiere de una
propuesta diferente. Esa propuesta puede estar mas
asentada en la dimensién cultural que en la
dimensién idiomatica, por eso también es que la
sigla que estamos usando es El' y B — Educacion
Intercultural y Bilinglie. Porque la fuerza debe estar
en lo primero, en la dimensién intercultural, que
tiene que ver con las l6gicas, con mentalidades,
con lecturas del mundo, con manifestaciones
culturales concretas, y no sélo con el folclore, la
musica y la comida, porque mucha gente se queda
solo ahi, en las manifestaciones externas de la
cultura, y mas bien hay que penetrar la forma de
leer la realidad que tienen estas sociedades. Y yo
te aseguro que cuando haces ese ejercicio
encuentras, inevitablemente, diferencias
idiomaticas. Ain cuando fuere sélo al interior del
castellano, pero sera un castellano distinto al
estandar, porque lo indigena estara como sustrato
y lo estard influyendo permanentemente. Porque
la lengua al reflejar una tradicion cultural que le es
ajena, tiene que cambiar inevitablemente.
Entonces, vas a caer en lo lingliistico pero desde
una dimensién dialectal, penetras lo linglistico para
ver variaciones entre el castellano local o regional
y el castellano estandar nacional, diferenciando el
castellano escrito del castellano hablado, vas a
encontrar una diversidad de palabras que vienen
de la lengua ancestral perdida pero que han sido
refonologizadas para ser expresadas ahora en
castellano.

_ Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy =



La fuerza de la propuesta tiene
que ir por lo cultural, lo
valérico, lo semantico e
inevitablemente vas a caer
luego en lo idiomatico pero no
desde la perspectiva de lenguas
diferentes, sino de variaciones
de una misma lengua. Me
atrevo a pensar que con el
tiempo, €s0s MISMOS usuarios
de ese curso, pueden tener
interés en aprender una lengua
indigena.

No es posible construir una
propuesta de curriculo
intercultural sélo entre
especialistas y sin dialogo
permanente con la comunidad.

Preguntas y comentarios a la conferencia fﬁ[

Entonces, la fuerza de la propuesta tiene que ir
por lo cultural, lo valérico, lo seméantico e
inevitablemente vas a caer luego en lo idiomatico
pero no desde la perspectiva de lenguas diferentes,
sino de variaciones de una misma lengua. Me
atrevo a pensar que con el tiempo, esos mismos
usuarios de ese curso, pueden tener interés en
aprender una lengua indigena. Y tal vez, la
propuesta curricular debiera incluir el aprendizaje
de una lengua indigena, no con fines de su
utilizacion en el aula, sino de cambiar la forma de
pensar y de apertura, porque la lengua refleja
también maneras distintas de concebir la realidad.

Oscar Flores, alumno IFD N2 2 - Tilcara:
Cuando se hablé del tema de formador de
formadores, se hablé de antropdlogos, lingtiistas,
pedagogos, algo de la participacion docente que
por lo general era impuesta y queria preguntar
concretamente, ¢dénde queda la comunidad, que
no es profesional, en la elaboracion de esta nueva
propuesta de EI?

Dr. Luis E. Lopez: La participacion comunitaria
debe darse desde el diseno, a mi entender, hasta
la evaluacion. No es posible construir una propuesta
de curriculo intercultural sélo entre especialistas y
sin didlogo permanente con la comunidad. Sélo
de pasada le menciono que, cuando se construy6
la propuesta de curriculo para la nueva educacion
boliviana, primero hubo estudios en ocho
escenarios socioculturales diferentes donde, en
interaccion con la comunidad, se recogian sus
demandas, expectativas, percepciones, etc. Hasta
donde sé aqui se hizo algo parecido pero via
cuestionarios en los periédicos, para identificar lo
que la gente queria, cuando se construyé el nuevo
curriculo. En Bolivia, éstos se llamaron “estudios
de necesidades basicas de aprendizaje”. Al lado
de ellos, se realizaron otros estudios sobre
experiencias educativas innovadoras para extraer
elementos de innovacién pedagégica que
iluminaran la nueva propuesta educativa. Sélo con
esos ejemplos quiero reflejar la preocupaciéon por
la consulta y la investigacién que debe existir desde
el disefo de una nueva propuesta curricular. En el
caso boliviano hay, ademds, un acompanamiento,
una vigilancia si se quiere, un control social por

{2 Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujyy &~ 4 45 s 25 85



fﬁ[ Las jornadas

La participacién comunitaria es
fundamental, si uno quiere
hablar de educacién
intercultural y de educacién
intercultural bilingiie y esta
participacién debe darse desde
la construccién de la propuesta
hasta la evaluacién de la
misma.

parte de los Consejos Educativos de Pueblos
Originarios que van permanentemente diciendo
hacia arriba: “Ojo con esto” y hacia abajo: “No
estdn haciendo aquello”. La participacién
comunitaria es fundamental, si uno quiere hablar
de educacién intercultural y de educacion
intercultural bilingtie y esta participacion debe darse
desde la construccion de la propuesta hasta la
evaluacion de la misma.

René Calpanchay, comunidad de Susques: Mi
nombre es René Calpanchay, yo pertenezco al
pueblo atacama. Fundamentalmente queria
coincidir con eso que el tema intercultural pasa por
lo afectivo. Y también coincidia que los actores
principales en este proceso para llegar a una
interculturalidad, es decir, para bajar del discurso al
hecho, es importante la participacién de los
lingtiistas, de los antropologos de los pedagogos
pero creo que es mds importante la participacion
de las autoridades que responden a la organizacién
propia de cada comunidad. Y en este sentido queria
reflexionar sobre esto: para que la interculturalidad
pase por lo afectivo hay que conocerse, y para
conocerse tenemos que empezar a ejercer lo que
se llama derecho de participacién, derecho de
consulta. Y fundamentalmente para conocerse hay
que empezar, en este mundo moderno, a escribir la
historia de cada una de las comunidades. Es el
proceso en el que estamos empenados en el pueblo
atacama, de recuperar la historia oral de nuestras
comunidades, porque si no nos resulta dificil darnos
a conocer hacia afuera como asi también conocer
otras culturas. Y mi pregunta viene aqui: ¢Uds. tienen
alguna experiencia hecha como equipo de trabajo,
o dentro de su trayectoria profesional, mds o menos,
alguna orientacién que nos puedan decir de qué
manera podemos ir recuperando la historia, el
pensamiento, la forma de nuestras comunidades
para que lo vayamos poniendo en los libros para
que estén a disposicion de los docentes,
especialmente de los Institutos de Formacién, para
que llevemos esta interculturalidad a la practica?

Dr. Luis E. L6pez: Obviamente hay metodologias
para hacer eso, pero creo que mas que hablar sobre
ello ahora, como uno de los grupos de trabajo va a
tocar el tema de la historia, por la fuerza y la
importancia que ella tiene en todo lo que es la
|

Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy __



Preguntas y comentarios a la conferencia fﬁ[

construcciéon de una propuesta intercultural, le
propongo que conversemos sobre ese punto en el
grupo de trabajo particular, ¢de acuerdo?

Sergio Zerpa, Vocero de la comunidad de Abra
Pampa: Yo represento a la comunidad de Abra
Pampa. Yo le queria preguntar a los profesores que
hablaban que se iba a hacer una postitulacion sobre
Educacién Intercultural. Hablaron de los
arquedlogos, de los lingtiistas, pero creo que se estdn
olvidando de la comunidad. Para que haya esta
interculturalidad bilinglie debemos ir a las
comunidades y trabajar con la comunidad esa
propuesta. Porque siempre se estd haciendo el
curriculum, se estan haciendo las bases curriculares
siempre desde arriba, siempre desde los técnicos,
pero nunca estdn bajando a las comunidades. Yo
creo que si Uds. bajan y nos tienen en cuenta,
porque yo hoy es la primera vez que escucho que
iba a haber este tipo de propuesta y si nosotros que
trabajamos en el campo, somos los dltimos en
enterarnos y ya nos llegan todas las bases de arriba...
Entonces yo les pido por favor, que vayan a la
comunidad, que consulten a la comunidad y que
consulten a la gente que estd activamente trabajando
en la comunidad. No se olviden porque nosotros
vamos a ser los receptores de ese proyecto si es que
Uds. llegan a lograrlo.

[ Primeras Jornadas de Educacién Intercultural en Jujuy o ol I B L LT g



